
38 REFLETS n° 58 Janvier - Février - Mars 2026

dossier Le sacré



Janvier - Février - Mars 2026 REFLETS n° 58 39

dossier Le sacré

Pourriez-vous préciser ce qu’est le sacré pour vous ?

Ce qui rassasie le sacré ce n’est pas l’œuvre, ce qui rassasie 
le sacré c’est la Présence subtile de l’Esprit. Le sacré nous 
fait passer de l’image statique à la ressemblance dynamique. 
J’ai un corps, je suis mon corps, j’ai un chemin, je suis mon 
chemin. L’œuvre devient porteuse de la Présence vivante du 
Tout Autre. 
Dieu est partout présent. Nous, nous ne sommes pas toujours 
présents à Dieu. Nous avons besoin de rituels, d’espaces et 
de temps sacrés pour nous sentir reliés à sa Présence. Dieu 
repose dans un au-delà au plus profond de nous-mêmes. 
Nous devons escalader nos profondeurs pour nous ouvrir 
avec innocence au mystère. 
La difficulté dans cette recherche de l’absolu, c’est qu’il faut 
traverser les ténèbres de nos doutes, de nos ambitions, sans 
tomber dans l’illusion ou la complaisance. 
Le Sacré, la Tradition, l’Ancien nous guident pour affronter des 
obstacles, ils nous relèvent des chutes inévitables. 
Ceux qui cherchent le Seigneur à l’extérieur ne le trouveront 
jamais car ils se laissent séduire par les idoles qui ont des 
yeux et ne voient pas, des oreilles et n’entendent pas, une 
bouche et ne parlent pas. Dieu répond à mon amour par son 
Amour, Lui qui m’a aimé le premier.

Frère Jean est d’abord photographe 
de presse pour des rubriques 
artistiques. Lors d’un reportage 
en Grèce, il est bouleversé par la 
vie monastique du mont Athos. Il 
y devient moine. Puis il rejoint son 
père spirituel, le père Séraphim, au 
monastère de Saint-Sabas dans le 
désert de Judée. 
En 1996, il fonde le skite Sainte Foy, 
lieu monastique orthodoxe dans 
les Cévennes pour permettre à des 
artistes et à des artisans de venir 
faire des retraites. Il est aussi auteur 
de nombreux livres.

Frère Jean

Le sacré,  
empreinte du vivant



40 REFLETS n° 58 Janvier - Février - Mars 2026

dossier Le sacré

Comment vivre le sacré dans vos activités ?

La première icône que chacun doit accomplir, c’est lui-
même.
Lorsque l’homme réalise qu’il est lui-même la limite de 
son existence, le quotidien lui permet d’expérimenter 
ce cheminement intérieur. Il part à la conquête de ses 
terres intérieures armé de sa foi, de son enthousiasme. 
Il livre un combat d’amour afin de transfigurer, de 
pacifier ses pensées, son cœur, pour ensuite imprégner 
son quotidien de puissance, de simplicité… Ensuite 
l’être se laisse habiter par le souffle, par l’énergie 
de ce qu’il aspire à vivre, pour enfin l’inclure avec 
noblesse et simplicité dans son acte. L’œuvre devient 
l’expression de l’intériorité. Elle est sacrée si elle porte 
l’empreinte du vivant. 
Un pèlerin demande à l’ancien : «  Qu’est-ce que 
l’Esprit ? » Il répond : « Le vent souffle, la feuille 

bouge. » Puis l’ancien fait silence. La première réaction 
est l’incompréhension, mais si nous méditons cette 
courte réponse, nous réalisons qu’elle illustre tout le 
paradoxe de la spiritualité. D’abord elle est simple, 
la sagesse n’appartient pas aux érudits, mais elle se 
laisse percevoir par le cœur innocent, ensuite elle est 
universelle, chacun peut l’interpréter à son niveau : « Le 
vent souffle, la feuille bouge. » S’il n’y a pas de feuille, 
nous ne voyons pas le vent. Si nous étudions la feuille, 
nous ne comprendrons jamais le vent. C’est la feuille 
qui rend visible le vent. Il y a un saut à faire au-delà 
du visible pour percevoir l’invisible. Le vent, on ne sait 
d’où il vient, on ne sait où il va. La feuille montre le vent 
sans pouvoir le retenir. La feuille docile suit la danse 
du vent, se laisse initier au mouvement, à la puissance 
sans jamais prétendre les posséder. Elle est un témoin, 
un canal, qui rend visible l’invisible. Nous pourrions dire 

Les œuvres de frère Jean exposées 
dans le jardin du skite Sainte Foy.



Janvier - Février - Mars 2026 REFLETS n° 58 41

que la feuille et le vent représentent l’union du corps 
et de l’âme. Le corps devenant le lieu de la révélation 
où, dans une proximité intime, se produit l’émergence 
de l’Esprit vivifiant. Si nous nous limitons à la forme, 
nous ne comprendrons jamais l’acte créateur. Si nous 
nions la forme, nous refusons la révélation du subtil. 
C’est la proximité du créé et de l’incréé qui nous ouvre 
à la plénitude. Jamais la matière ne pénétrera le 
subtil, mais la matière peut devenir matrice du subtil 
par résonance, synergie, dans une connaissance par 
l’intérieur. On ne part pas à la conquête du Tout Autre 
avec acharnement, mais en s’ouvrant à Sa douceur 
dans une communion totale et réciproque.

Comment vivez-vous le sacré au sein de votre 
communauté ? 

Dans l’enceinte de son monastère, le moine n’est pas 
en dehors du monde, mais dans le cœur du monde. Il 
s’enracine dans un éternel présent qui se renouvelle 
de commencements en commencements sans cesse 
renouvelés. Le moine contemple sans yeux, écoute le 
silence, contemple la transcendance, son regard est 
orienté vers Dieu, partout et toujours présent.  

Quelle est la matrice de la Lumière ? 

La pureté, la transparence déterminent la qualité de 
la lumière. 
Marie par la pureté de son cœur devient, par Grâce, 
matrice de Son Créateur. Marie, la Toute pure, 
archétype de l’humanité, enfante virginalement le Fils 
de Dieu qui devient, par elle, le Fils de l’Homme. La 
virginité est une matrice pure où le Verbe prend chair, 
où la chair ouverte à la transcendance reçoit l’Esprit.
La pureté se décline  : simplicité, pauvreté, humilité, 
don de soi, authenticité… La pauvreté nous rend 
disponibles à l’instant, à l’événement. 

Est-il possible de vivre constamment dans 
le sacré ?

Nous respirons à chaque instant, nous pouvons aussi 
respirer avec conscience.
Un architecte rend visite à un atelier de tailleurs de 
pierres. Il demande au premier : « Que faites-vous ? » 
Il lui répond : « Je taille une pierre ». Il demande au 
second : « Que faites-vous ? » Il lui répond : « Je gagne 
de l’argent ». Il demande au troisième : « Que faites-
vous ? » Il lui répond : « Je construis une cathédrale ». 
Chacun accomplit le même travail, mais chacun est 
habité par des buts différents. Un seul des trois vit 
constamment la démesure du sacré.

Vous faites souvent un parallèle entre la nature et 
la vie spirituelle…

Je jongle avec l’analogie, la synergie, le spirituel, le 
concret, l’incarnation. Si l’on enferme l’esprit dans des 
règles, la vie n’a plus de sens. L’esprit danse avec tout 
ce qui respire. L’homme est le lien entre la création 
et son Créateur. L’homme est un être sacramentel. 
Il incarne l’Esprit, il spiritualise la matière. Chaque 
instant porte un mouvement de résurrection.
Dieu, on ne peut pas le voir, mais on peut le montrer par 
nos œuvres. Des œuvres qui témoignent de la Beauté… 
Beauté qui sauvera le monde, qui transcende la beauté 
des humains. Beauté que les saints manifestent par 
des œuvres qui les dépassent et qui transfigurent le 
cœur de ceux qui s’engagent corps, âme, esprit pour 
vivre le Sacré dans le quotidien. ■

dossier Le sacré

Le skite Sainte Foy, village monastique 
orthodoxe dans les Cévennes.


